

# Repositório ISCTE-IUL

## Deposited in Repositório ISCTE-IUL:

2019-03-11

### Deposited version:

Post-print

#### Peer-review status of attached file:

Peer-reviewed

### Citation for published item:

Ramos, M. J. (1996). O Durkheimeanismo hoje-classificações, hierarquias, ambiguidades. Trabalhos de Antropologia e Etnologia. 36, 73-89

## Further information on publisher's website:

https://revistataeonline.weebly.com/

### Publisher's copyright statement:

This is the peer reviewed version of the following article: Ramos, M. J. (1996). O Durkheimeanismo hoje-classificações, hierarquias, ambiguidades. Trabalhos de Antropologia e Etnologia. 36, 73-89. This article may be used for non-commercial purposes in accordance with the Publisher's Terms and Conditions for self-archiving.

Use policy

Creative Commons CC BY 4.0

The full-text may be used and/or reproduced, and given to third parties in any format or medium, without prior permission or charge, for personal research or study, educational, or not-for-profit purposes provided that:

- a full bibliographic reference is made to the original source
- a link is made to the metadata record in the Repository
- the full-text is not changed in any way

The full-text must not be sold in any format or medium without the formal permission of the copyright holders.

## O Durkheimeanismo hoje - classificações, hierarquias, ambiguidades

#### Manuel João Ramos - I.S.C.T.E.

In: Trabalhos de Arqueologia e Etnologia, Universidade de Letras do Porto, vol. XXXVI, pp. 73-89.

l (a paginação deste texto não corresponde àquela do livro publicado)

(the pagination of this text doesn't correspond to that of the published book)

# Classificações

No âmbito da literatura antropológica de tradição durkheimeana, onde o interesse pela categorização sociológica dos chamados "sistemas simbólicos" é um pretexto discursivo central, foram produzidos modelos e métodos de análise que, explicitamente, procuraram responder a um enigma de natureza largamente artificial. Este enigma, originado pelas próprias premissas que levaram à criação desses modelos e metodologias, é, resumidamente, o seguinte: o investigador, perante materiais etnográficos que expõem a estranheza de certas categorias culturais e nas quais não crê, sente-se confrontado com as mecânicas de um pensamento "em acto", não introspectivo, o qual, por imperativos de natureza indubitavelmente sociológica (de acordo com uma tipologia especialmente constituída para o efeito), não parecem tender para a hierarquização lógica, a ordenação analítica, mas antes exploram, ao nível do "concreto", as possibilidades da justaposição dual, da classificação por pares antitéticos; como é possível ao investigador compreendê-las e explicá-las, senão através do uso dos dispositivos racionais conceptuais postos à sua disposição, graças a eficientes mecanismos cognitivos (a racionalidade científica, a disciplina da escrita alfabética) próprios de um tipo específico de sociedade (especializada, evoluída, complexa, etc.), substancialmente distinta daquela que investiga?

No interior dos condicionalismos de uma tradição, que por facilidade descritiva pode ser apelada de "durkheimeana"<sup>1</sup>, as respostas para muitos dos problemas colocados pelos materiais etnográficos provaram ser áridas e empobrecedoras, quando esses problemas se reportam à natureza instável das categorias simbólicas e ao dinamismo dos discursos que lhes dão corpo - modelados por estratégias transformacionais e por uma retórica assente na ambiguidade lógica. A inadequação dos discursos antropológicos em relação a estes problemas deriva de um contrassenso curioso. Como J. Goody justamente observa, o modelo durkheimeano é moldado por um discurso essencialmente dicotómico, ao qual subjaz um posicionamento ideologicamente etnocêntrico: a afirmação das diferenças entre Nós / Eles, Civilizados / Primitivos, Domesticados / Selvagens, e entre Ciência / Mito, é subsumida na oposição genérica - aceite, com inibida placidez, desde os trabalhos de L. Lévy-Bruhl - entre um pensamento introspectivo e racionalizador, produzido por um dispositivo cognitivo hierarquizador, triádico e analítico, e um pensamento simbólico mais próximo da percepção, assente num dispositivo lógico binário; esta dicotomização forma, em grande medida, o eixo discursivo da Antropologia pós-evolucionista (Goody, 1988:1-5). Ora, o discurso dicotomizador funda um projecto essencialmente taxinómico que - interessante paradoxo - faz ele próprio uso, e com uma persistência admirável, das virtualidades ou das limitações da lógica dualista, a qual o antropólogo pretende tomar como um exclusivo, ou (sofisticamente) um privilégio<sup>2</sup> dos membros das sociedades que admitidamente não coincidem, no tempo ou no espaço, com a sua.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Por referência às propostas de E. Durkheim, nas *Formas elementares da vida religiosa* (1912), e, com M. Mauss, no artigo "De algumas formas primitivas de classificação: contributo para o estudo das representações colectivas" (1903).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. por exemplo, C. Lévi-Strauss: para este autor, as sociedades "frias", ou "sem história", cuja estrutura interna, igualitária, indiferenciada e dualista, as torna impermeáveis à mudança temporal, "resistiram obstinadamente à história", e são "uma prova viva do que nós queremos salvar" (1973:40-42). Estas sociedades distinguem-se das sociedades com "história", onde a diferenciação económica e social é a causa da submissão do homem pelo homem e das convulsões sociais que originam a mudança temporal. O que "nós queremos salvar" é a possibilidade utópica de uma "civilização ideal" futura. A sociedade ideal do futuro, a constituir segundo um princípio de integração de sociedades que o autor concebe como opostas ("com" e "sem" história), apresentará uma "estrutura regular e cristalina" similar não só às sociedades contemporâneas que resistem à história, mas também a uma mítica sociedade original (1973:42). Este tipo de estrutura é, portanto, para C. Lévi-Strauss, próprio das sociedades igualitárias e sem história (presentes, passadas ou futuras). Sendo próprio dos mecanismos pendulares, resulta da aplicação de uma regra simples, a da *reciprocidade* igualitária segundo um princípio dualista, a qual produz a impressão de condicionar a cooperação entre parceiros que "devem", por razões de coerência do modelo, ser igualitários. A desigualdade, a diferenciação hierárquica, a mudança, são, neste modelo, acidentes propriamente "históricos", "antiestruturais".

O poder deste molde intelectual é tal que J. Goody, nos seus ensaios sobre a relação entre a organização social e a "lógica da escrita", que ele vê como um instrumento de "domesticação" do pensamento -isto é, do desenvolvimento das capacidades cognitivas baseadas na conceptualização e análise objectivizadora -, ao pretender ultrapassar o espartilho da retórica dicotomizadora, é manifestamente incapaz de se libertar do quadro que a fundamenta: às dicotomias que rejeita, ele substitui uma argumentação assente numa nova e igualmente frágil dicotomização - entre Escrita e Oralidade, que supõe a oposição entre História e Mito, entre Análise e Simbolismo. Não basta constatá-lo, como J. Goody o faz no final da Domesticação do pensamento selvagem, ao afirmar que "tenho consciência de que ao longo desta exposição eu próprio me inclinei para um tratamento dicotómico tendente a opôr o enunciado verbal ao texto, o oral ao escrito" (1988:151); assim como não é legítimo ou aceitável justificar este procedimento afirmando que "se o leitor ficou com a ideia de que eu privilegiei uma nova dicotomia, tal se deve apenas ao método de exposição" (1986:184). Mas é interessante que a razão mesma da natureza do empreendimento autofágico e contraditório de J. Goody - trata-se de criticar o discurso dicotomizador como prólogo da recriação de um discurso histórico monocausal, igualmente dictomizador (1988:41) - se encontra na visão do autor sobre a natureza e função da escrita: mais que reflexo, esta é o verdadeiro motor da mudança qualitativa das potencialidades cognitivas e classificatórias do pensamento, implicando "modificações tanto no mundo exterior como na psique" (1988:108); a escrita, ao possibilitar a elaboração de tabelas e de fórmulas, onde os elementos se encontram claramente apostos e opostos, liberta o indivíduo da confusão classificatória e da ambiguidade lógica e permite o desenvolvimento de processos lógicos hierarquizadores - desenvolvimento linear que ocorre, segundo J. Goody, sobre um eixo claro: da oralidade pura à escrita alfabética (1988:14,51,110-111).

A investigação de J. Goody conduz o leitor pelos meandros da evolução das formas de comunicação escrita: a conclusão proposta<sup>3</sup> é de que a lógica ambígua, a razão contraditória, a retórica da união de opostos, sendo dispositivos formadores da comunicação e cognição orais, são naturalmente expurgadas pelo que designa como a lógica da escrita, "tecnologia do intelecto" essencialmente desambiguizadora e dicotomizadora. Ou seja, tanto as classificações binárias simples, como as formas

٠

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Proposta inicialmente em *The Domestication of the Savage Mind*, de 1977, e reiterada em 1986 (*The Logic of Writing and the Organisation of Society*) e 1987 (*The Interface between the Written and the Oral*); cf. também, na mesma linha teórica, D. Olson, *The World on Paper*, Cambridge, 1994.

mais complexas de classificação, são apenas objectiváveis no âmbito de uma civilização conhecedora da Escrita, já que a comunicação em sociedades desconhecdoras da escrita impossibilita um reconhecimento consciente das contradições e ambiguidades lógicas (1988:11,14-15,49-50,115). No entanto, onde J. Goody vê que a Escrita produz classificação e ordenação lógicas, é possível ver algo mais<sup>4</sup>. Se, como W. Iser lembra, a ficção escrita nasceu no mesmo momento que a própria escrita (1989:264), a argumentação antropológica é, antes de mais, um apelo a uma crença de princípio na ficção escrita do antropólogo contra uma descrença de facto no discurso oral do indígena. É o projecto classificatório nas ciências sociais, tal como Durkheim o imaginou, que constitui um verdadeiro escolho à investigação de todo o objecto que não se submeta ou se reduza à ideia de classificação sociológica (cf. Gomes da Silva, 1994:9). Assim, se por um lado a investigação das manifestações do pensamento humano em sociedades sem escrita é moldada por uma ideologia de cariz etnocêntrico que as projecta num modelo taxinómico e opositivo, é por outro lado fácil prever as dificuldades heurísticas desse modelo face a objectos que, tendo sido elaborados ou retidos através de formas escritas, afirmam uma evidente estranheza a critérios classificatórios rigidamente opositivos.

Uma constatação de R. Needham, no final do ensaio *Reconaissances*, evidencia a fragilidade do argumento de que existe uma autonomia dos procedimentos simbolizadores em relação à análise praticada segundo os parâmetros positivistas do modelo durhkeimeano: concluindo que as oposições binárias complementares (concretas) sugerem sempre outras séries de oposições complementares, mais ou menos abstractas, R. Needham afirma que "consequentemente, é tentador, mesmo se apenas por desespero, ordenar os pares analogicamente e depois denotar um quadro de termos homólogos como X e o outro como Y" (1981:104-105); sendo virtualmente impossível a R. Needham escapar à circularidade das premissas de um projecto classificatório, a actividade de busca de correspondências de "pares diárquicos" justapostos resume-se à de um "coleccionador de borboletas" - o qual, catalogando os exemplares recolhidos segundo critérios opositivos (azuis ou vermelhas, por exemplo) é, segundo a expressão de E. Leach, incapaz de pensar "topologicamente" e de proceder (imaginativamente) a "generalizações"

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. em domínios distintos, William Empson, Seven Types of Ambiguity, London, 1930, The Structure of Complex Words, London, 1951; Hayden White, Tropics of Discourse, Baltimore, 1978; Douglas Hofstadter, Gödel, Escher, Bach: an Eternal Golden Braid, New York, 1979; Gabriel Tarde, L'opposition universelle, essai d'une théorie des contraisres, Paris, 1897; Jean-Jacques Wunenburger, La Raison contraditoire - Sciences et philosophie modernes: la pensée du complexe, Paris, 1990.

(1977:2-3, 26-27). Por outro lado, o mesmo R. Needham, noutro texto (Counterpoints, 1985), a propósito da consideração do dispositivo logico-simbólico - marcado pelo que designa como "dualismo complementar" -, revê a tipologia das relações lógicas possíveis, na concepção aristotélica (em particular, no Organon e na Metafísica). Depois de descrever sumariamente vários tipos de oposição - correlativa, privativa, negativa, e de contrariedade - e de especificar quais as que são passíveis de utilização pelo dispositivo lógico binário, R. Needham produz uma surpreendente afirmação: "Não parece necessário, para o nosso propósito presente, examinar em particular os dois outros tipos de oposição que Aristóteles menciona, nomeadamente os termos de geração e destruição, e de atributos [mutuamente] incompatíveis da matéria que é receptiva de ambos" (1987:48-49). Estas relações, entre Gerador e Gerado (que são nucleares na Geração dos animais e nas Partes dos animais), e entre atributos mutuamente incompatíveis integrados na mesma matéria (relação que resume grande parte da problemática da Física)<sup>5</sup>, não são apenas mais duas relações lógicas possíveis. Como A. R. Radcliffe-Brown compreendeu, num artigo sobre mitologia comparada australiana e americana, elas constituem o próprio fundamento da actividade simbolizadora: "A concepção australiana do que nós designamos pelo termo de 'oposição', é uma aplicação particular da associação por contrariedade, que é um traço universal do pensamento humano, e que nos incita a pensar por pares de contrários" (1951:18).

É, porventura, o receio, ou o desconforto, perante as consequências que esta fórmula pode implicar na articulação discursiva, que levou C. Lévi-Strauss<sup>6</sup> a fazer reverter em expressões derivadas do jargão fonológico o problema essencial com que A. R. Radcliffe-Brown se defronta. "Associação por contrariedade " ou "união de termos opostos" não significa evidentemente o mesmo que as noções de "oposição" ou "correlação" (Lévi-Strauss, 1969:127), mas o esquema durkheimeano que guia a análise de C. Lévi-Strauss sobre classificações simbólicas é assim, graças a estas sobreposições conceptuais, como que salvo *in extremis*. A análise do simbolismo e da mitologia, como é concebida por C. Lévi-Strauss, depende, em última análise, deste quadro dicotomizador. Programaticamente desatenta ao facto de a

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Organon I, V e XI, e Metafísica, II,II.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> No *Totemisme Aujourd'hui*, livro que, com a *Pensée Sauvage*, se encontra na origem dos vários desenvolvimentos polémicos recentes sobre lógica binária, em Antropologia.

actividade simbolizadora, antes de se constituir como um sistema codificado de comunicação<sup>7</sup>, ser uma actividade cognitiva (Sperber, 1974:97 seq.), a proposta lévi-strausseana reflete a concepção de que os sistemas simbólicos (os mitos, os rituais, etc.) devem ser apreendidos como "sistemas de classificação".

A propósito desta temática, M. Detienne pôs em evidência o complexo etnocêntrico imanente à tese lévi-strausseana de que o mito, sendo uma "tradição que se deve manter oral", "é percebido como mito por qualquer *leitor* em todo o mundo": nesta concepção inscreve-se ainda a distinção grega clássica entre o *Lógos*, que designa a palavra escrita, o "discurso verdadeiro", e o *Mythos*, o discurso oral, não credível, escandaloso (Detienne, 1981:231 seq.). M. Detienne, recusando a ideia de uma autonomia (caracterizada negativamente) do "pensamento mítico", sugere o alargamento do alcance semântico da noção de "mitologia": mais que *corpus* de relatos de proveniência oral, o que ele define como "mitologia-quadro" no contexto da Grécia antiga, entende-se como um "sistema de pensamento", ou de "...representações simbólicas, que excederia sempre o género narrativo do relato mítico. Uma mitologia a construir pela interpretação, através das relações de transformação dos mitos (...), mas mobilizando continuamente as crenças, os valores, os saberes, o senso comum simbólico onde ele se esconder, nas gestas, nos cerimoniais, nos pequenos e nos grandes rituais" (1989<sub>a</sub>:260). Nesta perspectiva, é possível reter a operatoriedade dos procedimentos analíticos lévi-strausseanos, mas desarticulando a ficção da validade heurística de uma classificação sociológica dicotómica (de natureza ideológica).

Sobre a ilusão de que a escrita possibilita o "discurso verdadeiro" e as armadilhas que essa ilusão provoca, Platão pronunciou-se de uma forma subtil, no *Fedro*. Fazendo Sócrates dialogar com Fedro, num simulacro de discurso oral (discurso directo em diálogo escrito), ele procura persuadir o leitor da "sua" verdade, procedimento que inclui mostrar que o discurso escrito impossibilita o acesso a qualquer verdade. Para Sócrates (reportando as palavras do rei egípcio Amon) a escrita diminui, em vez de aumentar, as capacidades memoriais e cognitivas do intelecto de quem a usa: "ela produzirá o esquecimento nas almas, fazendo-lhes negligenciar a memória (...) encontraste o meio, não de reter, mas

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Se é que é, de todo, um sistema codificado, no sentido que, no âmbito da linguística, se atribui ao conceito.

<sup>8</sup> Cf. Gomes da Silva, 1994:18: "O mito oferece-nos nao raras vezes uma conceptualização do mundo cujos elementos discretos se associam aravés de relações que manifestam, pela sua natureza, uma filosofia do devir e da reversibilidade".

de renovar o esquecimento, e o que vais oferecer aos teus discípulos é a presunção que eles detêm a ciência e não a ciência por si mesma (...) julgar-se-ão sábios sem o ser" (*Fedro*, LIX-275<sub>a</sub>). A forma, através da qual, pela escrita, pode ser pensada a oralidade, é uma questão que levanta interrogações interessantes sobre os limites cognitivos e retórico-discursivos de um empreendimento de auto-legitimação da validade do discurso escrito.

# Hierarquias

Para Lévi-Strauss, interessado em qualificar, como estruturalmente igualitária, a expressão social de um pensamento dualista em sociedades de tradição oral, a escrita tem uma característica importante: ela é passível de alterar as relações entre os indivíduos. O domínio da escrita implica um acréscimo de poder; facilita a hierarquização social e a subordinação do homem ao homem (1981:292-293; 1973:41-42). J. Goody, ao afirmar que a escrita é o factor da "domesticação do pensamento", leva mais longe o projecto dicotomizador ao postular que é função essencial da escrita (e, em particular, da escrita alfabética ocidental) a objectivização do pensamento e o desenvolvimento do raciocínio lógico-dedutivo, que leva à eliminação da ambiguidade e contradição lógicas que caracterizam o *Mythos* (1988::14,51,110-111). A tipologia dicotómica que Lévi-Strauss parece propôr ao longo da sua obra surge resumida e catalogada por J. Goody num quadro apresentado n'*A domesticação do pensamento selvagem* (1988:147):



A elaboração deste "quadro de opostos" é da responsabilidade de J. Goody e não é validado pela argumentação de C. Lévi-Strauss no *Pensamento selvagem*<sup>9</sup>. Este facto é notável, já que J. Goody, páginas antes, no mesmo texto, faz uma crítica cerrada à utilização de "quadros de opostos" por autores como R. Needham, sublinhando o carácter redutor das simplificações gráficas, e notando que eles, em vez de representarem sistemas subjacentes às crenças dualistas, têm o efeito de os *encobrirem*. (Goody, 1988:66,70-71)<sup>10</sup>. O surpreendente propósito de elaborar este quadro confirma a falta de fiabilidade de um projecto em pretensa fuga crítica aos critérios dicotómicos (durkheimeanos), quando esse projecto - um estudo da correspondência directa entre tipos de organização social e formas lógicas - é essencialmente durkheimeano. Mais importante ainda, é notável que a apresentação deste quadro, assim como o reconhecimento de que o projecto é (como foi já referido) dicotomizador, confirma uma outra constatação: a de que, ao contrário do que J. Goody pretende, a função da (sua) escrita não se resume a anular a contradição e a ambiguidade lógicas.

A pretexto do facto, visto como anómalo, de, num dos sub-clãs da sociedade este-africana dos Meru, o "Mugwe", um dignatário clânico com funções sacerdotais, privilegiar o uso da mão esquerda, simbolicamente associada ao Feminino e às Trevas, e simultaneamente ocultar a mão direita, R. Needham elabora um "quadro de opostos". Este, que "representa uma classificação simbólica na qual pares de termos opostos estão relacionados analogicamente pelo princípio do dualismo complementar" (1978:116), não é concebido, pelo menos inicialmente, como um quadro ou tabela de aplicação universal. R. Needham afirma que ele é apenas um "utensílio mnemónico e sugestivo que congrega, de forma conveniente e apta, as séries de oposições estabelecidas" (1978:XXIV). No entanto, progressivamente, a sua função explicativa altera-se (ou melhor, esclarece-se) substancialmente, no discurso de R. Needham.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> "Compreende-se assim que o pensamento mítico, mesmo imerso nas imagens, possa ser já generalizador, e portanto científico" (Lévi-Strauss, 1962:31): para C. Lévi-Strauss, "pensamento selvagem" não designa o "pensamento dos selvagens", mas o "pensamento em estado selvagem" (1962:289), e a diferença entre Simbolismo e Ciência não é uma diferenca de natureza mas de grau (1960:XLVIII). É J. Goody, e não C. Lévi-Strauss, que enuncia um claro corte cognitivo entre o "pensamento selvagem" de quem não escreve e o "pensamento domesticado" de quem escreve.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> R. Needham explica de forma redutora e pouco conveniente a instituição da realeza sagrada Nyoro e a relação entre advinho e rei - no mito e na vida ritual - à luz da correlação Sagrado : Profano :: Direita : Esquerda, com simultâneo obscurecimento do carácter assimétrico do sistema (Needham, 1978:317 seq. cf. também 1980:63 seq.; sobre este tipo de relação, cf. Gomes da Silva, 1989:77-107); por seu lado, sobre o simbolismo da mão esquerda entre os Nyoro e os Loo-dagaa, J. Goody propõe uma "explicação" no mínimo surpreendente: a inversão simbólica e ritual dos usos adstritos à esquerda e direita deve-se simplesmente ao facto de certos indivíduos serem... canhotos (Goody, 1988:63,67).

Como R. Barnes, a propósito desta problemática, evidenciou: "ele [R. Needham, em *Reconaissances*, p.46-47] afirma que 'os termos de cada coluna não têm propriedades comuns, mas estão conectados como homólogos'. Chega a sugerir que eles constituem uma classe politética. A sua figura da 'estrutura quaternária de analogia'<sup>11</sup> agora fixa os termos em lados opostos de uma analogia [i. e., de uma coluna] em relações de homologia. Desaparecerem todas as reservas sobre contextos empíricos" (Barnes, 1985:15).

O ensaio que inspirou a elaboração do livro de Needham, *Right and Left. Essays on Dual Symbolic Classification*, é um recôndito artigo até aí esquecido de Robert Hertz<sup>12</sup>, um discípulo prematuramente desaparecido de Émile Durkheim. R. Hertz procura perceber porque é que, a partir de uma assimetria morfológica mínima na espécie humana (entre o lado direito e lado esquerdo), vários sistemas de crenças elaboraram discursos religiosos e simbólicos complexos explorando a oposição Direita / Esquerda. R. Hertz sugere que o pensamento religioso, em qualquer contexto social primitivo, tem um carácter dual e opositivo<sup>13</sup>. Sugere também, fiel ao pensamento de E. Durkheim e de M. Mauss, que é à luz da oposição geral Sagrado / Profano que o discurso religioso e simbólico deve ser lido. Assim, ele interpreta a quase universalidade da proeminência da Direita, com base na homologia que, segundo ele, as religiões impõem entre Direita-sagrado-ordem e Esquerda-profano-caos: "a direita é a ideia de poder sagrado, regular e benéfico, o princípio de toda a actividade efectiva, a fonte de tudo o que é bom,

Na estrutura quaternária de analogia "as díades são representadas pelos conjuntos  $\{A, B\}$  e  $\{C, D\}$ ; a relação (o) designa uma oposição; (h) designa uma homologia; e (a) denota uma relação de analogia entre as oposições".

 $\left\{ \begin{array}{c|ccc} A <- & (o) & > B \end{array} \right\} \\ | & | & | & | \\ (h) & (a) & (h) \\ | & | & | \\ \{ C <- & (o) & >> D \end{array} \}$ 

Figura 1 Estrutura quaternária de analogia" (Needham, 1980:46-47)

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> "La préeminence de la main droite: étude sur la polarité religieuse", *Revue Philosophique*, 68 (1909): 553-580; reproduzido, em tradução inglesa, em Needham, 1978:3-31.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> "O dualismo, que é essencial ao pensamento dos primitivos, domina a sua organização social. As duas metades ou fratrias que constituem a tribo são reciprocamente opostas como sagradas e profanas. Tudo o que existe na minha própria fratria é-me sagrado e proibido (...). Contrariamente, a metade oposta é-me profana (...). O universo é dividido em duas esferas: as coisas, seres e poderes atraem-se ou repelem-se mutuamente, conforme gravitam à volta de um ou de outro pólo (...). Todas as coisas apresentadas pela natureza exibem este dualismo fundamental" (1978:8-9).

auspicioso e legítimo; (...) a esquerda é a concepção ambígua do profano e do impuro, algo frágil e incapaz que é também malígno e temido" (1978:12). Segundo o autor, "há uma transição imperceptível entre a falta de poderes sagrados e a possessão de poderes sinistros" (1978:8). Isto é, ao propôr uma homologia entre Não-sagrado, Profano, e Malígno, R. Hertz propõe que uma complementaridade lógica (Esquerda / Direita: relação entre termos opostos) deve ser compreendida à luz de um princípio de hierarquização que ele considera generalizável a todas as religiões do mundo.

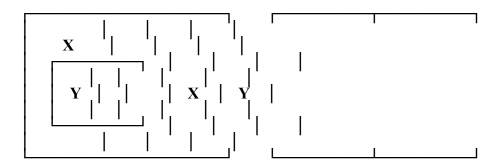
A ideia de hierarquização surge, portanto, acopladada à concepção de R. Hertz. O que deve ser entendido por hierarquização no pensamento durkheimeano, lembra R. Needham (1980:42-43), é a aplicação no campo da sociologia da chamada "árvore de Porfírio". O pensamento hierárquico típico seria o da elaboração analítica de conceitos, em que se parte do particular para o geral, e do concreto para o abstracto, através de um processo de englobamento lógico sucessivo: Sócrates - Homem - Animal racional - Animal - Corpo animado - Corpo - Substância<sup>14</sup>. E. Durkheim considera também que, entre o pensamento religioso e o pensamento científico (analítico), a diferença está sobretudo no carácter mais fruste e menos subtil dos mecanismos mentais postos em uso por aquele que, "quando identifica, confunde, e quando distingue, opõe" (Durkheim, 1968:342). Para ele, "o entendimento lógico é função da sociedade, já que toma as formas e as atitudes que esta lhe imprime" (1968:339); ora, numa sociedade em que a religião é como que o molde sobre o qual é possibilitada a ordem social, "naturalmente" que o carácter fruste da oposição geral que a funda - a oposição [Sagrado / Profano] - incita a ordenar à sua sombra todas as relações simbólicas, sociais, etc. Para aceitar esta formulação seria necessário aceitar, como válidos, vários pressupostos não comprovados, que constituem o cerne retórico do modelo sociológico durkheimeano: que a oposição Sagrado / Profano é operatória e universal<sup>15</sup>; que o pensamento científico se opõe ao pensamento religioso (isto é, que só o segundo assenta num sistema de

Sobre a noção de "diferença específica" no contexto classificatório aristotélico, é, no entanto, importante referir a necessidade de reapreciar as consequências que a tradução restritiva de *eidos*, de *génos* e de *diaphora* por "espécie", "género" e "diferença" puderam ter tido na reinterpretação moderna da epistemologia aristotélica, e nomeadamente na atribuição a este autor de um projecto taxinómico de características hierárquicas (P. Pellegrin, *La classification des animaux chez Aristote. Statut de la biologie et unité de l'aristotélisme*, Paris, 1982, p.10 e 76). Merece atenção particular a ideia de que a "diferença específica", como "mistura determinada do mesmo e do outro (...) no seio da identidade do *génos*", conflui na concepção de uma relação de contrariedade entre *eidé* particulares; Pellegrin sugere redefinir a noção de *génos* por "unidade dos contrários" (idem, p.82-88).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ver, no entanto, a crítica de L. de Heusch à validade explicativa destas categorias fora do contexto especificamente latino (1986:16-18).

crenças indemonstráveis, e que o primeiro é totalmente analítico e o segundo é sintético); que entre lógica formal relacional e a relações sociais há uma continuidade que permite dizer que a vida social molda os quadros do pensamento.

A distinção entre complementaridade lógica e hierarquização não se coloca verdadeiramente a E. Durkheim, M. Mauss ou a R. Hertz. Ou melhor, para eles, a diferença está na (maior ou menor) capacidade de proceder a hierarquizações sistemáticas e sucessivas. É com Lucien Lévy-Bruhl que a dicotomia se torna central, para distinguir entre duas mentalidades tornadas irreconciliáveis: a mentalidade pré-lógica (assente na indiferença ao princípio aristotélico do terceiro excluído - teoria da participação mística) e civilizada (analítica e racional). L. Lévy-Bruhl considera que o pensamento primitivo, simbolizador, não classifica, não ordena: justapõe apenas categorias binárias, sem partir do concreto para o abstracto (cf. Needham, 1980:43). De certa forma, tanto C. Lévi-Strauss como R. Needham se encontram mais próximos das preocupações de L. Lévy-Bruhl (e de J. Goody<sup>16</sup>) do que pareceria à primeira vista. Com uma diferença: enquanto para estes justapôr não significa ordenar, para os primeiros sim.



A distinção durkheimeana entre "pensamento religioso" e "pensamento científico" não deve fazer esquecer que tal relação implica uma certa medida de "associação", ou de "consubstancialidade", entre os dois tipos de pensamento. O estudo comparado das religiões, na perspectiva durkheimeana, é, em

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> J. Goody, reclamando contra a tese de que o "pensamento selvagem" nas sociedades sem escrita possa não ser essencialmente funcional e prático (1988:5-6), concebe-o como virtualmente incapaz de proceder a actividades classificatórias, críticas, analíticas. A sua explicação a respeito do pensamento dualista é equiparável à daqueles que, como B. Malinowski, consideram que "curto é o caminho que leva da selva ao estômago", e que "os totens são bons para comer" (Lévi-Strauss, 1969:82, 89): para J. Goody, o uso preferencial da mão esquerda do adivinho Nyoro - num contexto social em que a Direita é socialmente considerada como "superior" à Esquerda - é explicável pelo facto de ele, sendo canhoto, necessitar também da mão direita para outra actividade complementar (Goody, 1988:67).

grande medida, uma variação sobre os princípios formadores da teologia cristã. É por referência a ela que é explicável a tendência, evidente em R. Hertz, para classificar a relação entre sagrado e profano como uma oposição privativa, facilmente hierarquizável numa escala de valores: o profano é apenas definível como ausência de sagrado<sup>17</sup>. A tradição teológica cristã ocidental pós-agostineana, ao postular uma hierarquização lógica entre o princípio benéfico (divino) e o princípio maléfico (diabólico), como que se obrigou a fazer reverter numa oposição privativa uma relação que, no plano discursivo - isto é, na própria literatura bíblica -, é concebida como de contrariedade. Sendo da natureza das relações de contradição, mas não das relações de contrariedade, que se uma é verdadeira, a outra é, necessariamente, falsa, esta torsão epistemológica é legitimada por duas pressuposições interconectadas, catalizadoras do discurso teológico: de que este tem um carácter demonstrativo e não argumentativo, e de que é possível provar analiticamente a existência de Deus. A razão primeira desta formulação é que, sendo postulada uma hierarquização lógica entre Deus criador (categoria substancial geral) e o Diabo criado (categoria derivada). decorreria que o primeiro contém o segundo (que o Bem contém o Mal), se a relação não fosse concebida como de oposição entre termos contraditórios (isto é, não mediáveis ou graduáveis). É nesta medida que Tomás de Aquino especifica que a oposição entre Bem e Mal é uma relação privativa, ou seja, que o Mal é apenas definível e conhecível como ausência de Bem (como bonum oppositum; Suma teológica, Quaest. XIV, X, 4).

Se é verdade que, como R. Barnes observou (1985:15), R. Needham tende a conceber os termos conglomerados em cada uma das colunas do "quadro de opostos" como uma "classe politética", deve ser reconhecido que, implicitamente, a hierarquização lógica é um problema irresolvido no seu modelo<sup>18</sup>. A problemática da hierarquia é, por sua vez, central na elaboração da tese de L. Dumont, que se constitui como uma curiosa inversão de certas coordenadas do esquema durkheimeano clássico (nomeadamente a

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Concepção que enforma ainda as teorizações de Mary Douglas, para quem, no discurso simbólico, a impureza é definível como um subproduto, como ausência de pureza, no quadro de uma oposição socio-religiosa entre a ordem e a desordem, que coincide com as margens e os interstícios da sociedade; mas Luc de Heusch demonstrou que esta visão decorre directamente da não-autonomização da lógica simbólica face ao sistema de crenças e interditos religiosos - ou seja, da aceitação do preceito de Durkheim de que os quadros do pensamento são função das regras sociológicas (Heusch, 1971:14-15; cf. 1986:17-19).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Daqui decorre a angústia pressentida nas páginas finais de *Reconaissances*, já referidas anteriormente, em que o autor se condena a descobrir homologias entre diferentes níveis de análise, do plano das regras sociais, jurídicas e políticas, ao plano logico-simbólico e finalmente neurológico: (Needham, 1980:104-105).

concepção dos sistemas holistas como hierárquicos e não igualitários), mas mantendo intactas as suas premissas ideológicas (o princípio de classificação sociológica) (cf. Gomes da Silva, 1989:165-173). L. Dumont considera que, sendo a hierarquia (lógica e sociológica), uma relação em que existe, pelo termo "superior", um "englobamento do contrário", a distinção dual, que é observável a um certo nível, supõe unidade a um nível "superior" (mais abstracto) (1979:94, 397). Assim, o Puro, que se opõe, a um nível, ao Impuro, engloba-o, como categoria "superior", a outro nível. L. Dumont vê esta relação de "englobamento do contrário" como um "escândalo lógico" (próprio dos sistemas holistas), já que faz confluir o princípio de complementaridade binária com o de hierarquização lógica<sup>19</sup>. A construção deste estranho edifício teórico é possibilitada por um interessante artifício, isolado por R. Barnes: como este autor evidencia, "Dumont trata os contrários como se fossem o mesmo que contraditórios" (1985:13). Assim, torna-se possível a L. Dumont (como a Tomás de Aquino) que um termo de uma relação de contrariedade englobe o seu contrário, sem ser por isso declarado "poluído" por ele. É, fundamentalmente, em função da mesma ideologia sociológica que também R. Needham subverte o sentido da definição aristotélica dos "contrários", referindo-se-lhes como "termos opostos que não admitem coisas ou propriedades intermédias" (1980:51)<sup>20</sup> - isto é, como se fossem termos contraditórios. R. Barnes conclui assim que é comum a Dumont e a Needham a "tendência para tratar os contrários como se fossem de facto oposições exaustivas e não mediáveis" (1985:13). Esta tendência é determinada por uma lógica classificatória e estaticista, a qual é incompatível com a constatação de que termos colocados numa relação proposicional de contrariedade pode implicar não apenas a existência de um "termo intermédio" (Barnes, 1985:13-14), mas mesmo um jogo de "osmose e projecções recíprocas" (Gomes da Silva, 1994:26).

### **Ambiguidades**

Parafraseando E. Durkheim, poder-se-ia considerar que é da natureza de certos modos de pensamento sociológico opôr, quando distinguem, e confundir, quando identificam. Assim, é

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> "A formulação mais clara é obtida distinguindo e combinando dois níveis: no nível superior, há unidade; ao nível inferior, há distinção" Dumont, 1979:400).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Em *Reconaissances*, ainda reportando-se a Aristóteles, R. Needham especifica: "Se fôr admitido que os contrários admitem intermédios, *tal não é razão suficiente para os classificar* em conjunto" (1987:52)

correntemente confundido o plano lógico e o plano das crenças institucionais e das regras sociais; o plano das classificações (sejam elas "primitivas" ou "antropológicas") e o plano discursivo. Se se pretende instituir uma taxinomia do simbolismo, é então necessário postular que os quadros elaborados têm uma validade classificatória fíxa e geral (isto é, que são supra-contextuais), o que pode muitas vezes suscitar desadequações inultrapassáveis entre os quadros, que são estáticos, e os contextos dinâmicos nos quais as relações simbólicas são expressas. Ainda a propósito da proposta de R. Needham, percebe-se mal como é que o "mnemónico" quadro de opostos pode ser sugestivo, conveniente e apto, já que é um dispositivo limitativo que espartilha desnecessariamente as articulações metonímicas (de contiguidade) e metafóricas (de substituição) dos termos postos em relação contextual. É este tipo de procedimento classificatório, que não reconhece ou valoriza a ambiguidade semântica, que cria, como lembrou E. Leach, as condições para a desadequação corrente entre os modelos antropológicos - habitualmente de natureza estática - e a dinâmica social (Leach, 1979:8)<sup>21</sup>.

R. Needham justifica a não consideração, numa análise do pensamento dualista, das duas relações lógicas isoladas por Aristóteles, anteriormente mencionadas, do modo seguinte: a oposição entre termos incompatíveis da matéria que é receptível de ambos "tem uma conexão problemática com a contrariedade", e a oposição entre termos de geração e degeneração "tem que ver especialmente com a ontologia" (1987:49). No entanto, estas relações não são estranhas ao simbolismo; o que acontece é que elas não são passíveis de serem dispostas num quadro classificatório estático. Por uma razão essencial: na consideração destas relações, o que as define (porventura mais explicitamente que outras) não é o que opõe os termos, mas o que os une: seja o sujeito de geração e de degeneração, ou a matéria receptível de elementos incompatíveis. O "quadro de opostos" camufla ou exorciza a ambiguidade lógica, ignorando que o sentido é apenas uma pequena ilha rodeada de absurdidade por todos os lados<sup>22</sup>. Nos evangelhos

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> "O antropólogo social propõe-se empregar uma terminogia que é completamente isenta de ambiguidade. Por isso adopta (...) uma linguagem de termos especiais que (...) significam apenas aquilo que o antropólogo diz que elas significam, nem mais, nem menos" (Leach, 1979:103). Por isso, "quando um antropólogo procura descrever um sistema social, necessariamente descreve apenas um modelo da realidade social. Este modelo representa, com efeito a hipótese do antropólogo 'sobre como o sistema social funciona'. As diferentes partes do modelo formam assim necessariamente um todo coerente - é um sistema em equilíbrio (...) a situação real, contrariamente, está repleta de inconsistências (1979:8). "Tudo o que peço é que a natureza ficcional deste equilíbrio seja francamente reconhecida" (1979:285). Não seria demais lembrar que E. Leach parafraseaia aqui (na passagem em itálico) a réplica do Humpty-Dumpty à Alice, a propósito de ambiguidade semântica e codificação linguística (L. Carrol, *Alice do outro lado do Espelho*, VI, 184).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> O equilíbrio de Humpty-Dumpty sobre o muro é precário.

sinópticos do *Novo Testamento*, e em particular em *Lucas*, a primeira relação é explicitamente considerada, no complexo narrativo do baptismo e da tentação de Jesus no deserto: o seu corpo é manifestamente receptivo, primeiro, do Espírito divino, e depois, do espírito diabólico (*Lucas*, III, 21-22; IV, 1-13). Não é aqui expressa uma "conexão problemática" com a ideia de contrariedade, mas sim com a de contradição. Por outro lado, só considerando que ontologia e pensamento simbólico são mutuamente exclusivos, e que este, antes de se constituir como um procedimento cognitivo, é um dispositivo classificatório, é possível rejeitar o princípio da relação transformacional entre geração e degeneração, imanente à segunda relação aristotélica ignorada por R. Needham. E, no entanto, toda a estratégia narrativa do *Novo Testamento* é fundada na consideração da possibilidade de consubstancialidade entre um Deus-pai criador e um Deus-filho criado, entre a humanidade (gerável e degenerável) e a divindade (geradora e degeneradora).

Em geral, a articulação que permite estabelecer uma correspondência causal directa entre a ordem social e a lógica simbólica é a pressuposição de existência de um sistema organizado de crenças colectivas. Este pressuposto é o molde a partir do qual é possível criar a ficção de um pensamento colectivo, consciente (E. Durkheim) ou inconsciente (C. Lévi-Strauss), em acção em certo tipo de sociedades (sem história, sem escrita, sem diferenciação e individuação). No entanto, verdadeiro exemplo de ontologia simbólica, o diálogo da Alice com a Lagarta, no livro *Alice no país das maravilhas*, sublinha, não apenas que a identidade é definida *transformacionamente*, mas quanto é difícil definir uma crença fora do estrito plano da experiência cognitiva individual<sup>23</sup>.

Se, como C. Lévi-Strauss demonstrou, o conhecimento simbólico tem reconhecidamente uma natureza transformacional<sup>24</sup> e os "mitos se pensam entre si" (Lévi-Strauss, 1964:20), o conhecimento enciclopédico é, por sua vez, caracteristicamente cumulativo, e, através da escrita, fixa e cristaliza

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Cf. Lewis Carrol, *Alice no país das maravilhas*, V. À pergunta da Lagarta ("Quem és tu?"), Alice nota que, tendo sofrido tantas transformações morfológicas num só dia, não pode responder ("Eu não sou eu própria"); a Lagarta não pode compreender o problema de Alice porque, lembra esta, não se transformou ainda em crisálida e, depois, em borboleta; inversamente, para Alice, também o desdém da Lagarta em relação a um estado de confusão cognitiva é, para aquela, incompreensível; cf. também Sperber, 1982:51 seq..

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> O simbolismo procede por modificações descontínuas, mas impondo, aos materiais através dos quais se expressa, a permanente reorganização dos conjuntos - ou seja, uma modificação "não se produz nunca só, mas em correlação com outras modificações" (Lévi-Strauss, 1971:604).

pedaços do conhecimento do mundo. Porque pertence à natureza da escrita perdurar, ela possibilita, por um lado, como que uma aplanação temporal do sentido dos textos (porque "o texto [pode] apenas ter um sentido quando [é] lido"; Iser, 1978:20)<sup>25</sup>; por outro lado, é admissível que as relações genéticas entre textos não podem ser desvalorizadas<sup>26</sup>, ao nível da constituição do seu "mitismo" (segundo a expressão de C. Lévi-Strauss), ou, mais especificamente, ao nível da "resposta estética" dos escritores, enquanto leitores dos textos sujeitos a um processo transformacional.

Tendo estas considerações presentes, pretender ilusoriamente que o discurso escrito das ciências sociais, depende apenas, ou sobretudo, de critérios analíticos e de um dispositivo exclusivamente lógico-dedutivo, seria esquecer, como na ficção de J. Goody, que a escrita, produzindo algo mais que "discursos verdadeiros" sobre o estado do mundo, permite menos que aceder à "Verdade"<sup>27</sup>.

### Nota final

Em grande medida, certos discursos e modelos antropológicos subscrevem e promovem uma visão etnocêntrica triunfalista segundo a qual a função cognitiva da escrita seria, essencialmente, a de oferecer uma "mais-valia" de objectividade, analiticidade e capacidades críticas e abstraizantes à comunicação e discursividade humanas. Para a compreensão desta atitude há, naturalmente, que não perder de vista a história geral dos esquemas de ideias que estão na origem da presença continuada de pressupostos positivistas como os que enformam tal visão. Em particular, tais pressupostos recuperam, como pseudo-axiomas e por via indirecta, uma inadmissibilidade milenar de questionar livre e objectivamente o pressuposto de que no *logos* bíblico era vertida uma capacidade quase absoluta de cristalização da Verdade, inadmissibilidade que constitui um dos pilares da tradição exegética e

.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> "Nas obras literárias (...), a mensagem é transmitida de duas formas, no sentido em que o leitor a 'recebe' compondo-a. Não existe um código comum (...). O sentido de um texto literário não é uma entidade definível, mas, sendo algo, é um acontecimento dinâmico" (Iser, 1978:21-22). Nesta perspectiva, um texto ficcional não é um código objectivo e determinado, e "são os elementos de indeterminação [no acto de leitura] que permitem ao texto 'comunicar' com o leitor, na medida em que o induzem a participar tanto na produção e na compreensão da intenção da obra" (1978:24).

 $<sup>^{26}</sup>$  E, em particular, ao "grande Código" que é, para a literatura cristã, a Bíblia, compilada e pensada como um todo antes do século V d.C..

 $<sup>^{27}</sup>$  Sobre os inconvenientes da escrita enquanto meio de acesso ao conhecimento, cf. Platão, Fedro, LX,  $276_a$ .

hermenêutica cristã. Assim, no domínio específico dos estudos sobre a relação entre as produções da criatividade humana e os contextos sociais onde elas surgem e são preservadas, essa herança revela-se inevitavelmente quando são sobrevalorizadas, num esquema dicotomizador, as virtualidades cognitivas da escrita alfabética (como o meio mais eficaz de ultrapassar as ambiguidades e incertezas próprias da comunicação oral), e a impermeabilidade das produções intelectuais letradas às forças ambiguizadoras e supostamente irracionais do pensamento mítico.

Note-se, contudo, que não é legítimo pretender que estes pressupostos ideológicos sejam pouco mais que prescindíveis. A coerência discursiva de autores que, escrevendo do ponto de vista das ciências sociais, investigam as formas e os modos de expressão do chamado "pensamento simbólico", é frequentemente minada pela re-afirmação da existência de um fosso intransponível entre duas formas contrárias de pensar e conhecer o mundo (pela simbolização / pela conceptualização), logo complementada por uma necessidade contextual de iludir as consequências teóricas dessa re-afirmação, considerando as qualidades comuns e transitivas dessas duas formas de pensamento. Claro que constatar que também na produção da literatura científica há um papel misterioso desempenhado pelos dispositivos da ambiguidade lógico-discursiva, não significa, necessariamente, pretender eliminá-la, ou, inversamente, de venerá-la em nome de um "império hermenêutico". Mas é, ainda assim, estimulante procurar reconhecer os limites da importância estratégica desses dispositivos, procurando evitar que os pressupostos positivistas continuem a ser um obstáculo embaraçoso à compreensão da ambiguidade lógica na construção do sentido, nos próprios actos de cognição e representação do(s) mundo(s) e do(s) homem(s).

### **Bibliografia**

**Aquino, Tomás de**, *Suma Theologica*, introdução e notas de Josefo Pecci, Paris, P. Lethielleux, 5 vols. 1926-35.

**Barnes, R.H.**, "Hierarchy without caste", coordenado por R.H. Barnes e D. Coppet, *Contexts and levels, essays on hierarchy*, Oxford, Jaso, 1985, pp. 8-20.

- Bíblia de Jerusalém, edição revista e aumentada a partir da edição crítica anotada francesa, por G. S. Gorgulho, I. Storniolo, A. F. Anderson, S. Paulo, Edições Paulinas, 1985 (Paris, 1973).
- Carrol, Lewis, The Complete Illustrated Works of Lewis Carrol, with all 276 Original Drawings, edição ilustrada, London, Chancelor Press, 1982.
- **Detienne, M.**, L'invention de la mythologie, Paris, Gallimard (N.R.F., Bibliothèque des Sciences Humaines), 1981.
- Dumont, L., Homo hierarquicus, Paris, Gallimard (col. Tel), 1979 (1966).
- **Goody, J.**, *The Domestication of the Savage Mind*, Cambridge, Cambridge University Press (Themes in the Social Sciences), 1988 (1977).
- *The Logic of Writting and the Organization of Society*, Cambridge, Cambridge University Press (Studies in Literacy, Family, Culture and the State), 1986.
- **Hertz, R.**, "The Pre-eminence of the Right Hand: a Study in Religious Polarity", *Right and Left. Essays on Dual Symbolic Classification*, edição coordenada por R. Needham, com prefácio de E. E. Evans-Pritchard, Chicago-London, University of Chicago Press, 1978 (1973).
- **Heusch, L. de**, "préface à l'édition française", M. Douglas, *De la souillure. Essai sur les notions de pollution et de tabou*, traduzido por A. Guérin, Paris, François Maspero (Foundations), 1971 (London, 1967).
- Le sacrifice dans les religions africaines, Paris, Gallimard (N.R.F., Bibliothèque des Sciences Humaines), 1986.
- **Iser, W.**, *The Act of Reading, a theory of aesthetic response* traduzido pelo autor, Baltimore-London, Johns Hopkins U.P., 1978 (München, 1976).
- **Leach, E. R.**, *Political Systems of Highland Burma. A Study of Katchin Social Structure*, London, The Athlone Press (University of London, L.S.E.), 1979 (1954).
- **Lévi-Strauss, C.**, "Introduction a l'oeuvre de Marcel Mauss", M. Mauss, *Sociologie et Anthopologie*, Paris, P.U.F. (Bibliothèque de Sociologie Contemporaine), 1960 (1950).
- Le totemisme aujoud'hui, Paris, P.U.F. (Mythes et Religions), 1969 (1962).
- La pensée sauvage, Paris, Plon, 1962.
- Le cru et le cuit (Mythologiques I), Paris, Plon, 1964.
- Anthropologie Structurale II, Paris, Plon, 1973.
- Needham, R., (coordenador), Right and Left. Essays on Dual Symbolic Classification, Chicago, University of Chicago Press, 1978 (1973).
- Reconnaissances, Toronto, University of Toronto Press, 1980.
- Counterpoints, Berkeley-Los Angeles-London, University of California Press, 1987.
- **Platão**, *Le Banquet*, *Phèdre*, traduzido, publicado e anotado por E. Chambry, Paris, Garnier-Flamarion, 1980 (1964).
- Sperber, D., Le symbolisme en général, Paris, Hermann (Collection Savoir), 1974.
- Le savoir des anthropologues, Paris, Hermann (Collection Savoir), 1982.

### Jorge

Num livro publicado recentemente, o antropólogo e ensaísta Dan Sperber propõe à consideração do seu público um esboço para uma nova teoria naturalista da sociedade, suportada por uma visão "epidemiológica" das ideias e representações humanas (SperberR, 1996:......). Para este autor, a comunicação, institucionalização, e extinção de todo o tipo de ideias produzidas pelos cérebros individuais constitui o património essencial, e a razão mesma, das culturas humanas. Sendo assim, parece inevitável, na perspectiva cognitivista de Sperber, a "naturalização" das metodologias a que as Ciências Humanas recorrem, ainda se à custa de uma exigência da sua "re-conceptualização" (SPERBER, 1996:......).

É, hoje, prematuro procurar avaliar a pertinência prática de uma tal proposta, ou, na própria terminologia de Sperber, determinar o sucesso do contágio das suas ideias, na comunidade de leitores das áreas da Antropologia, Literatura e das ciências Cognitivas. É possível, no entanto, ver neste livro uma nova - no sentido de mais uma - reformulação de uma temática reconhecidamente muito antiga, e preocupação corrente daqueles que se preocuparam, e preocupam, com a relação, histórica e estrutural, entre o indivíduo e as suas ideias, e a sociedade e a sua cultura. Merecerá a pena de reter, neste curto ensaio, o poder imagético e metafórico da proposta de Dan Sperber sobre a transmissão de ideias e representações, para efeitos de contextualização de uma problemática notavelmente menos ambiciosa que a que ocupa aquele autor.

[PÔR AQUI FRASE CARROL SOBRE RAÍNHA E AS COISAS IMPOSSÍVEIS.....

Num outro texto de Lewis Carrol, momentos antes de se transformar em cabra, a Raínha Branca diz o seguinte à Alice:

(Lewis Carrol, Alice do outro lado do Espelho, V)

.....]

CRENÇAS IMPOSSÍVEIS VIRGENS, DRAÇÕES.....(CARROL, SPERBER, DETIENNE E VEYNE)

DAR IMPORTÂNCIA ÀS QUESTÕES DE ARGUMENTAÇÃO E CONVENCIMENTO: (CONVICÇÃO DE PARTIDA EM GOODY); O SUCESSO DA TESE DE GOODY: PREMISSAS FALSAS E FALÁCIAS; FRAZERIANO DURKHEIMIANO (EVOLUCIONISMO E CORRESPONDÊNCIAS ANALÓGICAS)------

PREMISSAS FALSAS DE Goody E A AMBIGUIDADE DO GREAT DIVIDE(R. FINNEGAN) - A FICÇÃO DA ORALIDADE EM ESQUEMA NEO-EVOLUCIONISTA-----FRAZERIANO QUE PRECISA DO DURKHEIMIANISMO COMO PÃO PARA A BOCA....

QUESTÃO DA RETÓRICA - CONVENCER SOBRE CRENÇA NO ANTROPÓLOGO: MENCIONAR FALÁCIA DE GOODY E APELO À CONVICÇÃO DO LEITOR NAS VIRTUALIDADES CRÍTICAS E ANALÍTICAS DE QUE LÊ E ESCREVE COM ESCRITA ALFABÉTICA...(AUTOLEGITIMAÇÃO ....);

EXEMPLO FINAL DE CRENÇA EM COISAS IMPOSSÍVEIS: O MITISMO NA TRADIÇÃO ANTROPOLÓGICA - JÁ QUE É CINCIA LITERÁRIA...

<sup>&</sup>quot;...E agora dou-te algo em que acreditar. Tenho apenas cento e um anos, cinco meses e um dia."

<sup>&</sup>quot;Não posso acreditar *nisso*!" disse a Alice.

<sup>&</sup>quot;Não podes?" disse a Raínha num tom piedoso. "Tenta de novo: respira fundo e fecha os olhos"

A Alice riu. "Não vale a pena tentar," disse: "não se pode acreditar em coisas impossíveis." "Calculo que não tenhas praticado muito," disse a Raínha.

<sup>&</sup>quot;Quando eu tinha a tua idade, fazia-o sempre meia hora por dia. Por vezes chegava a acreditar em seis coisas impossíveis antes do pequeno almoço..."

.....

#### **Fontes**

Enquadramentos teóricos:

A ambiguidade e as palavras complexas (Empson)

a "lógica ideal" e a retórica (Toulmin: "lógica de trabalho"; Hayden White: a ficção, o uso da estilística e a "realidade"; Sócrates: retórica da oralidade/escrita-o jogo; Aristóteles e teologia cristã: lógica ideal, premissas universais, classificação hierárquica - cf. abelhas e ambiguidade e geração-degeneração-contrariedade; cf. Pelegrin: espécies e géneros)

Literatura (ficções) e a realidade (factos): cf. Iser (Kant-a realidade da ficção); o que é a descrição etnográfica? O que é a prática antropológica? O que são os "actores sociais"? Como é que o autor "persuade" o leitor da "realidade" da sua apresentação? Variáveis de auto-legitimação discursiva, e de identificação não-analítica do leitor ao texto (produção de sentido e impacto estético) (Iser, Hayden White-Vico, Voltaire, Hegel, etc.-, Powell)

Lógica e retórica: lógica dualista em antropologia e o fundo teológico cristão (dualismo cristão) - os estudos de religiões comparadas e do pensamento selvagem; dualismo e materialismo (da neurofilosofia e da nova retórica (Toulmin e Perelman) e o aristotelismo e platonismo); mito e ciência - ficção e realidade - dicotomias e classificações -> questões de ambiguidade lógica (contradição e contrariedade)

A Domesticação do pensamento selvagem, de Goody: análise estilística e estrutural:

Tropos:

METÁFORA: (ordem da semelhança) - (Gide, *Journal*: Não há pior inimigo do pensamento que o demónio da analogia). Metáfora: processo de criação lexical e estilística - comparação, síntese de propriedades e substituição lexical: metáfora é associação entre dois objectos (através da analogia de aspecto e função); Bossuet: metáfora é "uma semelhança abreviada", mas há que contar tamb+em com a transferência de sentido: Cressot - "alteração semântica através da qual um significante abandona o

significado a que *geralmente* (?) está ligado, trocando-o por outro, devido a uma comparação não formuladda entre os dois significados, comparação essa que retém semelhanças arbitrariamente priviligeadas (?)"

Sobre relação entre comparação e metáfora: cf. Pe. António Vieira: o sermão e a árvore; o sal e o pregador

Goody: correntes e remoínhos p.21 - a certya altura deixa de haver "comparação", mas apenas metáfora; cf. uso de "Selvagem", "Fechado", "Antigo", "Anterior", "Oral" - processo estilístico que tem por fim fazer surgir no contexto do livro uma correspondência metafórica, analógica, permanente, entre Selvagem e Oral.

Outras figuras próximas da metáfora: a alegoria (representação de uma abstracção por personagem dotada de atributos específicos): as histórias sobre os loo-daga tem carácter alegórico (são os representantes metafóricos do "Selvagem" "oral")

Catacrese: "abuso" - processo de criação lexical que suplementa a ausência de um termo específico: braço de cadeira, de rio, de balança; "pensamento selvagem" é inicialmente uma catacrese.

Questão: discurso metafórico é geralmente conotado com poiesis; mas em Goody, como no discurso evolucionista, a relação entre "selvagem" actual e "selvagem" primitivo é uma relação de correspondência metafórica.

METONÍMIA (ordem da contiguidade): associação de objectos não por analogia mas por proximidade espacial, temporal ou lógica, por concomitância (isto é, quando essa relação é arbitrariamente privilegiada): beber um copo, ter estômago, eu estou empanado (o continente é tomado pelo conteúdo - questão a reter: Deus é amor - cf. relação entre hierarquia lógica e dualismo opositivo...

# Figuras próximas da metonímia:

a sinédoque (aumento ou redução do campo do sentido da palavra: quando se toma o género pela espécie - o elemento líquido, significando o mar; a espécie pelo género - Hugo: "il faut aux louvres le boufon"; o singular pelo plural, a parte pelo todo, ou o todo pela parte: um casaco de antílope...) - ex.: todos "os loo-daga" em vez de "os [alguns] meus informantes loo-daga"

A Antinomásia: usar um nome próprio como substantivo comum (um Hitler), um substantivo comum por um nome próprio (o dinossauro= Fidel Castro)

A hipálague (uma qualidade de um objecto presente no contexto é transferida para outro objecto do mesmo contexto: LeCLézio: das agulhas de pinheiro emana um perfume cheio de pontas e colas); cf. relação de transferência entre propriedades do pensamento abstracto e propriedades da linguagem escrita; ou entre propriedadeas do pensamento individual e proriedades da orgnização social (cf. holismo, consciência individual, etc)

A metalepse (transferência de sentido por contiguidade temporal-causal - nomeação de um objecto através do seu antecedente ou consequente: em vez de "está morto", "ele viveu")...Goody substitui frequentemente a palavra "escrita" pelos seus efeitos temporais-mecânicos: "concomitante material de processo", "motor de transformação"...

A figura etimológica IMPORTANTE: contiguidade temporal mas encerrada na história da própria palavra: a transferência de sentido consiste em retomar, a partir do significado actual, um significado caído em desuso (P. Guiraud fala em "reanimar a metáfora, remotivá-la"): Pangloss (aquele que tudo glosa); Utopia (processo complexo que evoca a Républica sem lugar atribuindo-lhe um lugar onde ele não era suposto existir: o Novo Mundo); "Pensamento selvagem", o "primitivo" em Lévi-Strauss; a "evolução", a "domesticação" em Goody

A ironia ou antifrase (quando sentido real de palavra ou frase é oposto ao sentido aparente) - exemplos em Goody: a propósito de erro de datação da revolução do neolítico por Lévi-Strauss, a propósito da "dicotomia" entre os que falam e os que não falam (que pensam e que não pensam); a história dos jantares de Cambridge, e a auto-ironia (aquele que escreve mais do que fala).

Questão: até que ponto o discurso de Goody é irónico? Haverá ironia na confusão entre a visão da escrita como classificadora e o uso sistemático que é faz de argumentação retórica de estilo oratório, assente na relativização dos critérios classificatórios? Haverá ironia ao afirmar "Tenho consciência de que eu próprio me inclinei para critério dicotomizador". Estas questões são interessantes já que Hayden White propõe, a propósito das coincidências que Piaget (re)descobre entre uso metafórico infantil e ironia auto-

reflexiva em discurso adulto crítico de taxonomia, sugere campo feito de continuidades (entre criação, classificação e crítica)

(outros tropos: hipérbole, perífrase, hiperbaton, ironia, o asteísmo, a litotes, etc...)

Usos estilísticos da sintaxe (da ordenação nominal e verbal em contexto frásico) em Goody:

Ligações semânticas entre frases: Em Goody não há exemplos de não-conexão, mas há de Inconsequência (processo de introdução, numa série de predicados coordenados, uma passagem, logicamente não predicativa em relação ao sujeito - o que permite passagem de um assunto para outro, sem que o leitor esteja consciente dessa passagem).

Frase parentética: frase alongada pela inserção de parêntesis, em que o parêntesis desvia a atenção do leitor em relação ao objecto principal, ou inicial (comum em Goody).

Goody parece ter escrito o seu texto com um manual de oratória ao seu lado:

Tropos (Quintiliano: transferência de expressões da sua significação principal para outra não usual); Hayden (Discurso tropical)

Figuras (Quintiliano: quando damos à nossa linguagem uma conformação não óbvia e ordinária - uso ornamental, esquema de mudança de sentido, forma de expressão criadora de novo sentido; linguagem figurada)

Frases condicionais (se...então...), falsos silogismos ou quase-silogismos, paráfrases, tautologias, refutação, hesitação ou indecisão, falsa interrogação, dupla negativa, jogo entre premissas universais e substanciais (certeza e probabilidade, etc...), uso do infinitivo, aparelho crítico e evocação de autoridades, esquematização gráfica como meio de legitimação (cf. Esquema dicotómico de Goody e Needham; L.-S.: casamento de primos)

Argumentação (Quintiliano): um método de provar o que não é certo através do que é [tido como] certo (V,x,8)

O discurso de Goody, com recurso corrente a hesitações, falsas interrogações, condicionais, propõe um jogo de vai e vem entre uma cautela extrema e afirmações conclusivas audaciosas: jogo de

criação de impacto (p.26: "é nítido", quando não é nítido; p.28-29: "parece que..." -> "vou ainda mais longe...") - de sugestão não provada e "incerta" para conclusão finalista e aparentemente inquestionável: jogo de falsos silogismos e máscara de demonstração - uso retórico dos meios de demonstração-legitimação-persuasão.

Em Goody, o uso de formas alegóricas e de esquematizações tem valor posicional estratégico na construção do texto (Loo-daga, Cambridge, Dicotomia). Relevam, como o esquema do casamento de primos, de um princípio de artificio retórico importante: quando não é possível provar algo, recorre-se a abstracção gráfica (esquematização) ou a concretismo narrativo (a "realidade" da história "viva").

É imprescindível reter estes artifícios e seu valor estratégico: no caso do esquema, trata-se de provar a validade de um esquema inválido (ausente em Lévi-Strauss) para o questionar e "concluir" finalmente pela existência de um esquema dicotómico (oral/escrito) só aparentemente inovador em relação ao anterior; no caso das alegorias trata-se de tornar substancial e depois universal premissas iniciais indemonstráveis e incertas (tomando-as como certas): associação do "oral" ao "primitivo" e ao "concreto", e do "escrito" ao "actual" e ao "crítico", "abstracto"...

O Problema geral, central em Goody é o uso de um esquema diacrónico - só aparentemente não linear (A-->B). O esquema evolutivo-diacrónico tem valor de recurso retórico para legitimar associação metafórica indemonstrada, e manter intacto o critério taxonómico-classificatório, pretendo questioná-lo. Para tal, recorre a uso sistemático de METÁFORA: encontrar, por correspondência metafórica o "primitivo actual" da sua classificação que a antropologia não consegue encontrar, e propôr nessa base uma continuidade temporal e lógica entre dois sistemas de comunicação (um anterior e "primitivo", o outro posterior e "desenvolvido") [correspondência entre esquema temporal e classificação social sincrónica]; e a uso sistemático de METONÍMIA: propondo relações de contiguidade intra-contextual entre Pensamento, Expressão do Pensamento e Organização Social.

Premissa inicial: os antropólogos crêem que a sua interpretação dos dados etnográficos observados permite confirmar a ideia de uma quase-ausência de abstracção mental, de consciência individual, de organização social "orgânica"-"diferenciada"; as sociedades assim descritas e interpretadas não conhecem a escrita (alfabética)

Premissa inicial: (filogénese) antes de existir a escrita, existia apenas oralidade

Premissa inicial: (ontogénese) o pensamento infantil, antes da aquisição da escrita, é concreto e inconsciente; o pensamento adulto, depois da aquisição da escrita é abstracto e crítico e reflexivo

Estas premissas remetem para contextos distintos (sociológicos, psíquicos, histórico-evolutivos). Só as fazendo equivaler através de correspondências metafóricas é possível um discurso de tipo silogístico. Mas trata-se de um falso silogismo, e por isso mesmo a intervenção de sequências frásicas assentes em estilo modulador (hesitação, interrogação, sugestão), têm valor justificatório - falso relativismo: trata-se de esvaziar a suposta universalidade e absolutismo dos silogismos apresentados, para poder validar conclusões.

A conclusão (falsamente)-silogística que aponta para o esquema dicotómico (The Great Divide), suplementado por continuidade causal e temporal [oral/escrito; concreto/abstracto; anterior/posterior; eles/nós-eu e o leitor], só é possível sendo aceites um conjunto de premissas que parecem decorrer logicamente das primeiras:

Premissas incertas e não demonstradas: a alfabetização é um estádio final de um processo de desenvolvimento da escrita; o pensamento concreto está (praticamente, tendencialmente) ausente em Nós (Goody não reconhece as suas ocorrências); essa ausência é determinada (e não apenas coincidente) pelo uso sistemático da Escrita; o pensamento abstracto está (tendencialmente) ausente nas sociedades orais (os antropólogos tendem a não relatar as suas ocorrências); essa ausência é determinada (e não apenas coincidente) pela ausência da escrita; a comparação entre sociedades contemporâneas de tipo organizacional diferente (mecânicas / orgânicas; holistas / individualistas; fechadas / abertas; oralidade / escrita; simples / complexas) possibilita, por correspondência (tripla: sincronia - ontogénese - filogénese), concluir, sem dados, que antes da existência de escrita não existia abstracção, porque não havia expressão perpectuadora dessa abstracção.

As identificações entre "SELVAGEM" PRIMITIVO = "SELVAGEM" ACTUAL, e entre ORALIDADE = CONCRETO = HOLISMO versus ESCRITA = ABSTRAÇÃO = INDIVIDUALISMO, e a proposta continuidade temporal-causal, permitem curiosas correlações, desde que seja aceitável a ideia de que as sociedades sem escrita não evoluiram. Mas esta questão merece maior

investigação (se se mantiveram estáticas, há uma correspondência imperfeita entre esquema diacrónico e esquema sincrónico): existe como que um termo ausente deste raciocínio falsamente silogístico - este pode ser reencontrado nas investigações linguísticas e esquemas degenerativos (língua original perfeita sem ambiguidades). Ao reenvindicar identificação do PENSAMENTO SELVAGEM ao PENSAMENTO DOS SELVAGENS, o esquema proposto por Goody desarticula na verdade elementos do esquema de Lévi-Strauss - para a próxima aula: Selvagem e utopia

Note-se que não há em Goody lugar à tentativa de validação poppereana: tese não é refutável porque não é demonstrável: não há demonstração de identificações das premissas intermédias (oral=ausência de abstracção; escrita=ausência de concreto; soc. oral primitiva = soc. oral actual).

Por isso, a conclusão é semanticamente complexa, é ambígua (resultado da combinação de raciocínio falsamente silogístico com falsa modulação e hesitação discursiva e com articialidade do uso de dispositivos para, através de "saltos retóricos", preencher "vazios lógicos").

Não esquecer que a tese, dicotómica em plano sincrónico, é legitimada pela consideração metafórica de um eixo diacrónico: artifício - a proposta de utilização de um eixo diacrónico-evolutivo só é possível tendo sido previamente aceite e inquestionada a classificação dicotómica.

É também legitimada pela contiguidade metonímica (intra-contextual) entre as categorias do pensamento, da expressão desse pensamento e os tipos de organização social

Através de jogo entre sentido usual e contextual, Goody propõe fórmulas complexas para a terminologia que utiliza: dicotomia (em contexto: distinção sincrónica), diferenças (usualmente: dicotomias); evolução (em contexto: linearidade causal mas com obstáculos), pensamento selvagem (em contexto: pensamento daqueles que não conhecem a escrita), escrita (motor de abstracção intelectual e eliminação de ambiguidade, sem consideração de usos literários da escrita); concreto (contexto: ausência de especulação e de intelectualismo desinteressado, satisfação de necessidades)...

# Sinopse

lovejoy: ensaio sobre esquema de ideias - cadeia dos seres...--- decorre daí, como gomes silva nota, durkheimeanismo: dualismo .... o dualismo como premissa discursiva central de (certa) antropologia:...

....política e ...academia

introdução: dificuldade de definir antropologia hoje em dia; legitimidade é institucional; questão do objecto - o tema do outro; questão da cientificidade - posição: antropologia é ciência literária; proposta que transcende (está para além das) sugestões de M.L.Pratt e hermêuticos, e de certa forma de R. Fardon (estratégias localizadoras).

- 1: O esquema de ideias durkheimeanas e o dualismo: de Durkheim a Goody
- 2: Análise estrutural, estilística e pragmática de Goody
- 3: Da descendência de Goody a uma proposta de leitura histórica das fontes do pensamento antropológico: selvagens e utopias na literatura europeia.

conclusão: a questão da fraude, da ilusão, das intenções de escrita; a retórica e a "working logic" - não há apenas jogo estilístico-argumentativo; problema mais geral: ambiguidade, contrariedade como expressões de pensamento expresso na escrita - como na oralidade